
e-ISSN 2723-472X        

p-ISSN 0852-4882 

 

Educatio Christi. 2025 6(1) 120-132  

 

 
 

 
 

120 

 

Kontroversi Filioque: Ajaran Gereja Tentang Keluarnya Roh Kudus 

dalam Kredo Nicea-Konstantinopel 

 

Ferol Andri Rorong 

Program Studi Magister, Fakultas Teologi UKIT 
 

Email: ferolrorong31@gmail.com 

Diterima tanggal: 27 Desember 2024, Disetujui Tanggal: 28 Januari 2025 

 

ABTRACT 

This essay discusses the church's teaching on the exit of the Holy Spirit in the confession of faith of 

Nicea Constantinople which uses the Filioque clause. The church, which was originally one, split into 

the Western church known as the Roman Catholic Church and the Eastern Church known as the Eastern 

Orthodox Church. The confession of faith that was universally recognized was the Nicene Creed agreed 

upon at the Council of Nicea in 325. The Filioque Clause was added to the Nicene Creed of 

Constantinople in 381 by the Western Church. The Eastern Church disagreed and strongly opposed the 

attitude of the Western Church which added the Filioque clause in the Nicene Creed of Constantinople 

unilaterally. This research was conducted through a qualitative method accompanied by a literature 

study on theological literature to find important ideas related to the church's teaching on the exit of the 

Holy Spirit. The results of this study show that the Holy Spirit is God but the Holy Spirit is not the 

Father and the Son. Thus, the Holy Spirit is a distinct person from the Father and the Son. However, 

all three have one essence as God. 

 
Keywords: Holy Spirit; Filioque; Church, Confession of faith 

 
ABSTRAK 

Penelitian ini membahas mengenai ajaran gereja tentang keluarnya Roh Kudus dalam Kredo 

(pengakuan iman) Nicea Konstantinopel yang menggunakan klausa Filioque. Gereja pada awalnya 

adalah satu, terpecah menjadi Gereja Barat yang dikenal sebagai Gereja Katolik Roma dan Gereja 

Timur dikenal sebagai Gereja Ortodoks Timur. Pengakuan iman yang diakui secara universal adalah 

pengakuan iman Nicea yang disepakati pada konsili Nicea tahun 325. Klausa Filioque disisipkan dalam 

pengakuan iman Nicea Konstantinopel di tahun 381 yang ditambahkan oleh pihak Gereja Barat. Gereja 

Timur tidak setuju dan sangat menentang sikap Gereja Barat yang menambahkan klausa Filioque dalam 

pengakuan iman Nicea Konstantinopel secara sepihak. Penelitian ini dilakukan melalui metode 

kualitatif disertai dengan studi kepustakaan pada literatur-literatur teologi untuk menemukan gagasan-

gagasan penting yang berhubungan dengan ajaran gereja mengenai keluarnya Roh Kudus. Hasil dari 

penelitian ini memperlihatkan bahwa Roh Kudus adalah Allah tetapi Roh Kudus bukanlah Bapa dan 

Anak. Jadi, Roh Kudus adalah pribadi yang berbeda dari Bapa dan Anak. Akan tetapi ketiganya 

mempunyai satu hakikat sebagai Allah. 

 

Kata Kunci: Filioque; Gereja; Roh Kudus; Pengakuan iman 

 

 

 

 

 

 

 

 

mailto:ferolrorong31@gmail.com


e-ISSN 2723-472X        

p-ISSN 0852-4882 

 

Educatio Christi. 2025 6(1) 120-132  

 

 
 

 
 

121 

 

PENDAHULUAN 

Filioque adalah konsep yang digambarkan dari teologi Trinitas yang berbicara 

mengenai ajaran tentang keluarnya Roh Kudus. Kata ini muncul dalam Pengakuan Iman Nicea-

Konstantinopel yang ditetapkan dalam konsili Nicea Konstantinopel pada tahun 381 M. 

Filioque adalah kata yang paling berpengaruh dalam sejarah kekristenan. Hanya dengan satu 

kata saja mengakibatkan skisma (perpecahan) antara gereja Timur dan gereja Barat yang 

nantinya terjadi pada tahun 1054 M. Kejadian tersebut dipertegas dengan peristiwa jatuhnya 

Kekaisaran Byzantium pada tahun 1453 M oleh invasi dari Sultan Mehmet II. Hal ini 

dilatarbelakangi karena tindakan sepihak dari gereja Barat yang menambahkan kata ‘filioque’ 

dalam kredo Nicea-Konstantinopel 381 M. Gereja Timur tidak menyetujui hal ini dan menolak 

penggunaan kata filioque dalam Pengakuan Iman Nicea-Konstantinopel.  

Kekristenan berkembang pada saat Konstantinus Agung mengeluarkan Edik Milan 

pada tahun 313 M, yakni peraturan tentang kebebasan masyarakat Romawi memeluk 

kepercayaannya masing-masing termasuk agama Kristen. Konstantinus Agung meneguhkan 

kesatuan ajaran Kristiani.1 Setelah Theodisius I naik takhta tahun 379 melalui Edik Tesalonika 

pada tanggal 27 Februari 380, ia menjadikan agama Kristen sebagai agama negara kekaisaran 

Romawi, sehingga mewajibkan seluruh penduduk kekaisaran Romawi memeluk agama Kristen 

pada saat itu.2 Gereja Timur (Gereja Ortodoks Timur) dan gereja Barat (Gereja Katolik Roma) 

dikenal juga sebagai gereja Yunani dan gereja Latin. Gereja Timur dan gereja Barat muncul 

akibat pembagian etnis dan linguistik dalam Kekaisaran Romawi. Gereja Barat berpusat di 

Roma bersama dengan gereja-gereja yang ada setelah terjadinya reformasi gereja. Gereja 

Timur pada awalnya berpusat di Konstantinopel, tetapi di masa kini terdiri dari sejumlah 

Yurisdiksi (lingkup kekuasaan) yang memiliki bentuk kepemimpinan tersendiri dan berada di 

Rusia, Mediterania Timur, dan Eropa Tenggara.  

Pada abad keempat gereja menghadapi serangan-serangan dari kaum Arianisme 

terhadap doktrin atau ajaran dalam gereja. Terutama doktrin tentang Trinitas yang 

bersangkutan dengan ajaran tentang Roh Kudus. Dalam menghadapi serangan dari pihak-pihak 

tersebut disusunlah suatu pengakuan iman sebagai senjata gereja untuk mempertahankan 

dirinya sendiri dari serangan ajaran yang dianggap sesat. Penyusunan pengakuan iman 

dilakukan dalam suatu konsili, dalam bahasa latin concilium yang memiliki arti rapat atau 

persidangan. Keputusan yang ditetapkan dalam konsili dianggap sah dan mengikat bagi seluruh 

anggota gereja untuk melaksanakan hasil keputusan yang telah disepakati bersama. Konsili 

oikumenis pertama diselenggarakan di Nicea tahun 325 M dilanjutkan dengan konsili 

oikumenis kedua di Konstantinopel dikenal dengan konsili Nicea-Konstantinopel pada tahun 

381 M. Pembahasan mengenai keilahian Roh Kudus dalam pengakuan Iman Nicea 325 M tidak 

terlalu banyak dibahas, barulah dalam pengakuan iman Nicea Konstantinopel 381 M topik ini 

dibahas. Hasil dari konsili Konstantinopel merevisi kembali Pengakuan Iman yang telah 

ditetapkan di konsili oikumenis sebelumnya di Nicea, sehingga menjadi Pengakuan Iman 

Nicea-Konstantinopel. Itulah sebabnya pengakuan iman Nicea 325 M dan pengakuan Nicea 

Konstantinopel 381 M berkaitan erat satu sama lain. Konsili Konstantinopel menghasilkan 

 
1 Susan Wise Bauer, Sejarah Dunia Abad Pertengahan Dari Pertobatan Konstantinus sampai Perang Salib 

Pertama (Jakarta: PT Elex Media Komputindo, 2016), 8–10. 
2 Bauer, 68. 



e-ISSN 2723-472X        

p-ISSN 0852-4882 

 

Educatio Christi. 2025 6(1) 120-132  

 

 
 

 
 

122 

 

keputusan bahwa Anak homoousius (sehakikat) dengan Bapa dan juga mengakui bahwa Roh 

Kudus sehakikat dengan Bapa. Roh Kudus mempunyai keilahian yang sama dengan Bapa dan 

Anak. Akan tetapi, gereja Timur tidak menerima kata filioque yang ditambahkan oleh gereja 

Barat yang dituliskan dalam Kredo Nicea-Konstantinopel. 

Terdapat persamaan teologis antara gereja Timur dan gereja Barat yaitu bahwa 

keduanya sama-sama menyetujui bahwa Roh Kudus keluar dari Bapa. Gereja Timur dan gereja 

Barat sama-sama mengakui bahwa Allah Bapa, Anak, dan Roh Kudus mempunyai keilahian 

yang sama, tetapi berbeda oknum atau pribadi. Perbedaan yang muncul, terutama terkait 

dengan kontroversi filioque, berakar pada pemahaman yang lebih mendalam tentang hubungan 

antar pribadi dalam Tritunggal. Gereja Timur cenderung merenungkan monarki Bapa, berfokus 

pada subordinasi Putra dan Roh Kudus, memandang Bapa sebagai sumber utama dalam 

Trinitas. Sebaliknya, Gereja Barat dengan pemahaman yang lebih ketat terhadap 

kesederhanaan ilahi, menegaskan bahwa Roh Kudus tidak hanya berasal dari Bapa tetapi juga 

dari Putra, mengedepankan kesatuan yang lebih menyeluruh di antara ketiga pribadi ilahi. 

Seiring waktu, dalam Gereja Barat ajaran tentang amal dan jasa semakin dominan, dan praktek 

penebusan serta organisasi gereja menekankan pentingnya perbuatan baik sebagai wujud iman. 

Sementara itu, Gereja Timur cenderung mengutamakan perenungan mendalam tentang Allah 

dan kebenaran-Nya.  

Penelitian ini memberikan wawasan baru tentang bagaimana hubungan antara gereja 

Timur dan gereja Barat terhadap ajaran Tritunggal. Dikarenakan perbedaan teologis antara 

Gereja Timur dan Gereja Barat seringkali menimbulkan kebingungan bagi jemaat untuk 

memahami “ajaran mana yang benar?”. Perbedaan pemahaman tentang ajaran Tritunggal, 

terutama terkait dengan kontroversi filioque, tidak hanya mencerminkan ketegangan historis, 

tetapi juga memiliki dampak yang besar terhadap kehidupan iman dan ajaran gereja masa kini. 

Oleh karena itu, diperlukan pemahaman yang lebih mendalam tentang persamaan dan 

perbedaan ini dengan harapan bahwa jemaat dapat hidup rukun dalam kesatuan iman meskipun 

terdapat perbedaan tradisi teologis. Penelitian dalam beberapa tahun terakhir tampak lebih 

banyak mengkaji dalam konteks sejarah gereja, beberapa penelitian menekankan pada 

pemahaman teologi sistematik dalam tradisi gereja tertentu, tetapi sedikit yang menaruh 

perhatian pada kajian ini bila dihubungkan dengan bagaimana perbedaan ajaran filioque 

membentuk identitas masing-masing gereja dalam dunia Kristen. Terutama kajian dari sudut 

pandang gereja Reformasi yang mengadopsi ajaran filioque dari Gereja Barat. Penelitian ini 

akan menggunakan pendekatan studi sejarah gereja dan teologi sistematik, sehingga dapat 

memberikan pemahaman bagi jemaat terhadap ajaran Tritunggal dalam pengakuan iman 

Nicea-Konstantinopel dengan memperhatikan konteks sejarah gereja. Pemahaman yang lebih 

mendalam tentang tentang topik ini dapat menjadi jalan bagi jemaat untuk lebih memahami 

tentang ajaran Tritunggal dalam gereja, sehingga terhindar dari ketidaktahuan dan kebingungan 

teologis terhadap ajaran Tritunggal dalam gereja.  

 

METODE PENELITIAN 

Artikel ini disusun menggunakan metode kualitatif. Dalam bukunya yang berjudul 

"Metodologi Penelitian Kualitatif", Lexy J. Moleong membahas definisi beberapa ahli tentang 

penelitian kualitatif. Bogdan dan Taylor mendefinisikan metodologi kualitatif sebagai prosedur 



e-ISSN 2723-472X        

p-ISSN 0852-4882 

 

Educatio Christi. 2025 6(1) 120-132  

 

 
 

 
 

123 

 

penelitian yang menghasilkan data deskriptif dari perilaku dan kata-kata tertulis atau lisan 

individu. Metode ini fokus pada latar belakang dan individu. Kirk dan Miller menjelaskan 

penelitian kualitatif adalah jenis penelitian dalam ilmu pengetahuan sosial yang bergantung 

pada pengamatan manusia dan interaksi dengan individu dalam bahasa dan istilah mereka.3 

Metode kualitatif dilakukan untuk melihat dan memahami fenomena sosial terkait pemahaman 

anggota jemaat di tempat penelitian dilakukan. Pendekatan studi sejarah dan teologi sistematik 

dilakukan dengan memeriksa literatur-literatur yang berkaitan dengan topik penelitian melalui 

buku, artikel, dan jurnal yang menjelaskan tentang teori dan data yang diperlukan. 

 

HASIL PEMBAHASAN 

Etimologi Filioque 

Gereja Barat menggunakan versi Pengakuan Iman Nicea-Konstantinopel 381 yang 

dinyatakan dalam bahasa Latin menggunakan kata qui ex Patre Filioque procedit mempunyai 

arti “yang keluar dari Bapa dan Anak” terlebih klausa filioque (filius “son”; -que “and”; and 

from the Son) yang mempunyai arti ‘dan dari Anak’.4 Ex berarti keluar dan procedit dalam 

bahasa Inggris proceeds berarti keluar maju atau pergi keluar. Kedua kata ini diterminologisasi 

secara resmi dalam konsili Nicea Konstantantinopel walaupun istilah ini tidak ada dalam 

Alkitab. Pemikiran terhadap kedua kata ini muncul karena pengaruh dari konsep gnostisisme 

yang mengatakan Logos itu sumber pengetahuan yang mengalirkan keluar ke depan, kepada 

mereka yang mau diselamatkan. Logos mempunyai hubungan dengan kata proceeds karena itu 

dalam Yohanes 14:16 diterminologisasikan oleh sidang konsili pada waktu itu menggunakan 

konsep emanasionisme5 pada kata ex dan procedit. Klausa filioque ditambahkan oleh gereja 

Barat dalam Kredo Nicea-Konstantinopel. Hal ini memicu kontroversi antara gereja Barat dan 

gereja Timur. Gereja Timur menganggap apa yang dilakukan oleh gereja Barat adalah salah 

karena tidak berkonsultasi terlebih dahulu dengan gereja Timur. Penambahan klausa filioque 

secara resmi ditambahkan dalam kredo Nicea-Konstantinopel dalam konsili Toledo tahun 589 

untuk menyatakan bahwa Allah, Anak, dan Roh Kudus mempunyai kedudukan yang sama atau 

sehakikat. 

Konsultasi yang dimaksud adalah melalui konsili atau sidang bersama untuk 

memutuskan apakah klausa filioque dapat dimasukkan dalam pengakuan iman yang universal 

itu. Dikarenakan baik gereja Timur maupun gereja Barat keduanya sama-sama menggunakan 

Pengakuan Iman Nicea tahun 325 M yang sebelumnya telah ditetapkan untuk melawan ajaran 

Arianisme. Pengakuan iman tersebut telah diakui secara universal sebagai satu-satunya 

pengakuan iman yang oikumenis. Dalam proses panjang perkembangan teologi yang sama 

sekali bukan hasil dari niat yang disengaja, gereja Barat menambahkan kata filioque pada kredo 

 
3 Lexy J Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif (Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 2001), 3. 
4 Jimmy Akin, The Fathers Know Best (Gillespie Way: Chatolic Answer, 2020), 113. 
5 Emanasionisme dari kata latin emanatio yang berari “memancar” atau “mengeluarkan” adalah pandangan 

filosofis yang menggambarkan realitas sebagai hasil dari suatu proses emanasi atau "pemancaran" dari sumber 

utama yang bersifat ilahi atau transenden. Segala sesuatu yang ada berasal dari suatu sumber tertinggi yang 

memancarkan atau menghasilkan semua tingkat realitas secara bertahap. 



e-ISSN 2723-472X        

p-ISSN 0852-4882 

 

Educatio Christi. 2025 6(1) 120-132  

 

 
 

 
 

124 

 

Nicea Konstantinopel dalam pernyataan tentang Roh Kudus yang keluar dari Bapa dan Anak 

sehingga berbunyi qui ex patre filioque procedit “yang keluar dari Bapa dan Anak”.6 

 

Perbedaan Pandangan Gereja Timur dan Gereja Barat tentang Filioque 

Timothy Ware sebagai uskup Kallistos dari Diaklea, beliau mengatakan bahwa 

perpecahan antara gereja Timur dan Barat dikondisikan oleh faktor-faktor budaya, politik, dan 

ekonomi, tetapi penyebab dasarnya adalah persoalan teologis. Masalah doktrinlah yang 

membuat timur dan barat berselisih khususnya dua hal: klaim Kepausan dan filioque.7 

Selanjutnya dijelaskan bahwa jauh sebelum terjadi perpecahan atau skisma antara gereja Timur 

dan gereja Barat yang terjadi pada 1054 M, kedua belah pihak telah menjadi asing satu sama 

lain. Kesatuan politik Timur Yunani dan Barat Latin dihancurkan oleh invasi barbar pada abad 

ke-5, dan tidak dapat dipulihkan secara permanen. Sekitar akhir abad ke-6 dan abad ke-7, Islam 

menginvasi Timur sehingga membuat hubungan perekonomian antara Timur dan Barat 

semakin sulit. Hubungan antara kekristenan Timur dan Barat juga menjadi lebih sulit karena 

kurangnya pemakaian bahasa yang sama. Paus memandang infalibilitas sebagai hak 

prerogatifnya sendiri, orang-orang Yunani berpendapat bahwa dalam masalah iman keputusan 

akhir tidak berada di tangan Paus saja, tetapi dengan dewan yang mewakili semua uskup 

Gereja.8  

Titik penting yang sebenarnya untuk kontroversi filioque yang muncul bukanlah 

Konsili Toledo, atau perlawanan terhadap keputusan Leo III yang menentang penyisipan 

klausa filioque. Sebaliknya, titik di mana filioque menjadi signifikan sebagai masalah teologis 

dan ekumenis adalah pertukaran Photian-Carolingian pada abad kesembilan. Meskipun 

beberapa bapa teologi Timur sebelum abad kesembilan telah memperdebatkan kebenaran 

dogmatis filioque, Patriark Photiuslah yang sebagian besar bertanggung jawab untuk membawa 

klarifikasi dan konsolidasi posisi teologis Timur. Tidak seperti para pendahulunya, yang puas 

dengan hanya menegaskan apa yang ditegaskan oleh Kredo Nicea sendiri yaitu, bahwa Roh 

berasal dari Bapa, Photius, pada tahun 867, memajukan argumen tersebut pada langkah yang 

krusial dengan menegaskan bahwa Roh berasal "dari Bapa saja".9 

Alister E. McGrath merangkum akar perbedaan di antara kedua pendekatan gereja 

Timur dan gereja Barat sebagai berikut:10  

1. Tujuan Gereja Timur (Yunani) adalah untuk menjaga posisi unik Bapa sebagai satu-

satunya sumber keilahian. Dalam hal ini, baik Putra maupun Roh berasal dari-Nya, meskipun 

dalam cara yang berbeda tetapi sama sahnya. yang berbeda tetapi dengan cara yang sama 

sahnya, keilahian mereka pada gilirannya dijaga. Bagi orang Yunani, pendekatan Latin 

tampaknya memperkenalkan dua sumber keilahian yang terpisah ke dalam Ketuhanan, dan 

melemahkan perbedaan vital antara Putra dan Roh. Sang Anak dan Roh dipahami memiliki 

 
6 Hans Küng dan Jürgen Moltmann, Conflicts About the Holy Spirit (New York: The Seabury Press, 1979), 

3. 
7 Timothy Were, The Orthodox Church (London: Penguin Books, 1997), 46. 
8 Timothy Ware, 49-51. 
9 David Guretzki, Karl Barth on the Filioque (Routledge, 2016), 7. 
10 Alister E McGrath, Historical Theology an Introduction to the History of Christian Thought, 2nd ed. 

(Chicister: Wiley-Blackwell, 2013), 62. 



e-ISSN 2723-472X        

p-ISSN 0852-4882 

 

Educatio Christi. 2025 6(1) 120-132  

 

 
 

 
 

125 

 

peran yang berbeda, namun saling melengkapi, sedangkan tradisi Barat melihat Roh sebagai 

Roh Kristus.  

2. Tujuan Gereja Barat (Latin) adalah untuk memastikan bahwa Putra dan Roh cukup 

dibedakan satu sama lain, namun ditunjukkan untuk saling terkait satu sama lain. Pendekatan 

relasional yang kuat yang diadopsi pada gagasan "pribadi" membuatnya tidak terhindarkan 

bahwa Roh akan diperlakukan dengan cara ini. Peka terhadap posisi Yunani, para penulis Latin 

yang kemudian menekankan bahwa mereka tidak menganggap pendekatan mereka 

mengandaikan dua sumber keilahian dalam Ketuhanan. Konsili Lyons menyatakan bahwa 

"Roh Kudus berasal dari Bapa dan Putra, namun dari Bapa dan Putra, bukan dari dua sumber, 

melainkan dari satu sumber." Doktrin ini tetap menjadi sumber perdebatan, dan terus menjadi 

masalah perselisihan hingga saat ini. 

 

Roh Kudus Sebagai Pribadi Ketiga Allah Tritunggal 

Perselisihan terhadap ajaran tentang Roh Kudus hingga saat ini belum menjadi bahan 

pertimbangan yang besar, meskipun ada beberapa pendapat yang berbeda. Arius berpendapat 

bahwa Roh Kudus adalah makhluk ciptaan pertama yang diciptakan oleh Anak, sebuah 

pendapat yang sangat selaras dengan pendapat Origenes. Athanasius menegaskan bahwa Roh 

Kudus memiliki esensi yang sama dengan Bapa, tetapi Pengakuan Iman Nicea hanya memuat 

pernyataan yang tidak terbatas, 'Dan (aku percaya) kepada Roh Kudus'. Bapa-bapa Kapadokia 

mengikuti jejak Athanasius dan dengan penuh semangat mempertahankan homoousis Roh 

Kudus. Hilary dari Poitiers di Barat berpendapat bahwa Roh Kudus, yang menyelidiki hal-hal 

yang dalam dari Allah, tidak mungkin asing bagi esensi ilahi. Pendapat yang berbeda 

disuarakan oleh Makedonius, uskup Konstantinopel, yang menyatakan bahwa Roh Kudus 

adalah makhluk yang berada di bawah Anak, tetapi pendapatnya secara umum dianggap sesat, 

dan para pengikutnya dijuluki Pneumatomachian (dari kata pneuma, roh, dan marchomai, yang 

berarti menentang). Ketika pada tahun 381 Masehi, Konsili Konstantinopel mengadakan 

pertemuan, konsili ini menyatakan persetujuannya terhadap Pengakuan Iman Nicea dan di 

bawah bimbingan Gregorius dari Nazianzus, menerima rumusan berikut ini sehubungan 

dengan Roh Kudus: "Dan kami percaya kepada Roh Kudus, Tuhan, Pemberi Hidup, yang 

keluar dari Bapa, yang harus dimuliakan bersama Bapa dan Anak, dan yang berbicara melalui 

para nabi.”11 

Louis Berkhof ketika berbicara mengenai processio12 dari Anak  mengatakan bahwa 

dalam pernyataan konsili Konstantinopel pada tahun 381 M terbukti tidak memuaskan dalam 

dua poin tentang Anak: pertama, kata homoousios tidak digunakan, sehingga konsubstansi Roh 

dengan Bapa tidak secara langsung ditegaskan; dan kedua, hubungan Roh Kudus dengan Bapa 

 
11 Louis Berkhof, The History of Christian Doctrines (Grand Rapids: Solid Christian Books, 1949), 108-

109. 
12 Kata processio mempunyai arti asal-usul atau munculnya suatu makhluk dari makhluk lainnya. Kata ini 

digunakan sebagai istilah dalam teologi untuk menjelaskan bagaimana Anak dan Roh Kudus berasal dari Bapa 

secara kekal dalam ke-Allahan. Seperti yang dikatakan dalam Yohanes 15:26: “Jikalau Penghibur yang akan 

Kuutus dari Bapa datang, yaitu Roh Kebenaran yang keluar dari Bapa, Ia akan bersaksi tentang Aku.” Gereja 

Barat memandang bahwa processio adalah kata yang mengandung arti relasi kekal antara Roh Kudus dengan 

Bapa. Gereja Timur memandang bahwa diperanakkannya Anak oleh Bapa sebagai processio adalah suatu 

kesalahan. 



e-ISSN 2723-472X        

p-ISSN 0852-4882 

 

Educatio Christi. 2025 6(1) 120-132  

 

 
 

 
 

126 

 

dan Anak tidak didefinisikan. Dinyatakan bahwa Roh Kudus keluar dari Bapa, sementara tidak 

disangkal bahwa Roh Kudus juga keluar dari Anak. Apabila dikatakan bahwa Roh Kudus 

keluar dari Bapa, maka akan tampak seperti penyangkalan akan kesatuan esensial Anak dengan 

Bapa, dan apabila mengatakan bahwa Roh Kudus juga berasal dari Anak, akan nampak seperti 

menempatkan Roh Kudus pada posisi yang lebih bergantung daripada Anak dan merupakan 

pelanggaran terhadap keilahian-Nya.13 

Setelah konsili Nicea, muncul kesadaran bahwa keselamatan manusia hanya dapat 

dicapai jika keilahian Kristus sama dengan keilahian Allah, bahwa Kristus bukan hanya 

sehakikat dengan Allah tetapi juga memiliki keilahian yang sama dengan Allah. Kesadaran 

tentang Roh Kudus juga muncul, dan keduanya memainkan peran penting dalam upaya untuk 

menyelamatkan manusia. Selain itu, Roh Kudus harus dianggap sebagai individu yang 

memiliki keilahian yang sama dengan Allah dan Kristus. Pada tahun 381 M, Konsili Nicea-

Konstantinopel dilakukan dengan tujuan menjamin keilahian Roh Kudus. Dalam Pengakuan 

Iman Nicea-Konstantinopel, jelas bahwa Roh Kudus adalah Tuhan dan memiliki keilahian 

yang sama dengan Bapa dan Anak. Roh Kudus keluar dari Sang Bapa dan dari Sang Anak 

(filioque, yang ditambahkan oleh gereja Barat dan ditolak oleh gereja Timur), dan Roh 

Kudus dimuliakan bersama dengan Bapa dan Anak. Bapa, Anak, dan Roh Kudus adalah 

satu ilahi yang harus dibedakan sebagai tiga pribadi yang berbeda. Menurut Louis Berkhof, 

Allah disebut sebagai Roh dalam Yohanes 4:24, tetapi nama Roh Kudus secara khusus 

mengacu pada pribadi ketiga dalam Allah Tritunggal. Roh Kudus disebut ruach dalam bahasa 

Ibrani, dan spiritus dalam bahasa Latin yang mempunyai arti kata "nafas".14 

 

Ajaran Mengenai Filioque 

Nico Syukur Dister menjelaskan bahwa selama berabad-abad, selalu ada pertanyaan 

tentang bagaimana Roh Kudus "berasal". Ini bisa menjadi "dari Bapa", seperti yang dinyatakan 

dalam kredo Nicea Konstantinopel dan dipegang oleh gereja Timur, atau "dari Bapa dan Putra", 

seperti yang diyakini oleh gereja Barat sebagai arti yang tepat dari iman akan Roh Kudus yang 

disebutkan dalam kredo tersebut. Gereja Barat menegaskan ajaran filioque selama masa di 

mana Barat berhubungan dengan Timur, demikian pula sebaliknya. Konsep "keluarnya Roh 

Kudus" dari Bapa saja atau melalui Putra, atau dari Bapa dan Putra, didasarkan pada Kitab Suci 

oleh para teolog. Pihak Timur merujuk pada Yohanes 15:26 "Roh Kebenaran yang keluar dari 

Bapa" sementara pihak Barat merujuk pada Yohanes 16:14-15 "Ia (Roh Kebenaran) akan 

memberitahumu apa yang diterima-Nya dari-Ku. Segala yang dimiliki oleh Bapa, adalah Aku 

miliki," dan Yohanes 20:22 "Ia (Yesus) menghembuskan kepada mereka dan berkata: 

'Terimalah Roh Kudus'", dan pada Why. 22:1 “Lalu ia (malaikat) menunjukkan kepadaku 

sungai air kehidupan, yang jernih bagaikan kristal, dan mengalir keluar dari takhta Allah dan 

takhta Anak Domba itu”. Air kehidupan menggambarkan Roh Kudus yang berasal dari takhta 

Allah, yaitu Bapa, dan dari takhta Anak Domba, yaitu Putra dalam keterlibatan-Nya demi 

keselamatan manusia.15 

 
13 Louis Berkhof, The History of Christian Doctrines, 109-110. 
14 Louis Berkhof, Teologi Sistematika Doktrin Allah (Surabaya: Momentum, 2021), 167. 
15 Nico Syukur Dister, Teologi Sistematika 1 (Sleman: Kanisius, 2004), 280–81. 



e-ISSN 2723-472X        

p-ISSN 0852-4882 

 

Educatio Christi. 2025 6(1) 120-132  

 

 
 

 
 

127 

 

Dalam Yohanes 15:26 “Jikalau Penghibur yang akan Kuutus dari Bapa datang, yaitu 

Roh Kebenaran yang keluar dari Bapa, Ia akan bersaksi tentang Aku.” Dalam bahasa Inggris 

“When comes the Helper whom I will send to you from the Father the Spirit of truth who from 

the Father goes forth He will bear witness concerning Me.” Kata goes forth dalam bahasa 

Yunani menggunakan kata ἐκπορεύεται (ekporeutai) yang mempunyai arti pergi ke luar, pergi 

meninggalkan, atau pergi ke depan. Sehingga jelas mempengaruhi pemikiran dalam perumusan 

Kredo Nicea Konstantinopel pada waktu itu di mana pihak Timur hanya setuju bahwa Roh 

Kudus hanya berasal dari Bapa saja sehingga berbunyi qui ex Patre procedit saja. 

Tradisi pengajaran di Timur mengenai Tritunggal Mahakudus sejak awal memiliki 

penekanan yang berbeda. Fokus utama sejak zaman Kapadokia pada akhir abad keempat adalah 

untuk menegaskan kekhasan tak terkurangi dari masing-masing hypostasis ilahi (dikenal 

sebagai "pribadi-pribadi" di Barat) yaitu Bapa, Anak, dan Roh Kudus. Di saat yang bersamaan, 

keunikan Bapa sebagai prinsip tunggal (arche), "sumber" (pege), dan "penyebab" (aitia) dari 

keilahian juga ditekankan. Oleh karena itu, sementara teolog Yunani mungkin menggunakan 

frasa "dari Bapa melalui Anak," mereka tidak dapat menerima formulasi "dari Bapa dan Anak" 

yang berasal dari Barat untuk menggambarkan prosesi Roh Kudus. Perbedaan penekanan ini, 

bersama dengan ketiadaan metode skolastik yang berkembang di Barat pada Abad 

Pertengahan, membuat sulit bagi Gereja Timur untuk memahami pandangan Barat. 

Kontroversi pada abad kesembilan antara Timur dan Barat, yang memiliki dimensi politis dan 

teologis, menjadi kesempatan untuk mengklarifikasi posisi Timur dalam ajaran Patriarkh 

Photius dengan rumusannya yang terkenal, "Roh berasal hanya dari Bapa". Tradisi ini 

diteruskan dan dikembangkan lebih lanjut oleh karya Gregorius dari Siprus dan Gregorius 

Palamas. Kedua penulis berusaha merespons kontroversi dengan Barat dengan membedakan 

antara prosesi Roh dari Bapa dan "manifestasi kekal Roh melalui Anak".16 

Pengakuan iman yang asli mencerminkan tradisi timur, menegaskan bahwa Roh Kudus 

berasal dari Bapa dengan cara yang berbeda dari Anak, seperti yang tertulis dalam Yohanes 

15:26: "Roh Kebenaran, yang keluar dari Bapa." Para bapa gereja Yunani menekankan 

kesatuan Bapa sebagai penyebab tunggal (aitia) atau prinsip (arche) dari Anak dan Roh Kudus, 

menjamin keilahian dan kesatuan Anak dan Roh Kudus. Roh dikaitkan dengan Anak dalam 

konteks ekonomi keselamatan, di mana peran Roh mengikuti peran Anak. Tema ini 

dikembangkan lebih lanjut oleh Maximus Confessor dan Yohanes dari Damaskus. Maximus 

mengatakan bahwa "sama seperti Roh Kudus pada dasarnya adalah Roh Allah Bapa, demikian 

juga Roh Kudus pada dasarnya adalah Roh Anak, karena Ia secara substansial dan dengan 

cara yang tidak dapat dilukiskan berasal dari Bapa melalui Anak yang diperanakkan". Di 

tempat lain, ia menyatakan bahwa "sebagaimana Nous17 (Bapa) adalah penyebab (aitios) dari 

Logos, demikian juga Ia adalah Roh, tetapi melalui perantaraan Logos". Dalam konteksnya, 

ungkapan-ungkapan tersebut terlihat mengacu pada proses imanen, dan Maximus dikritik oleh 

beberapa orang Yunani karena terlalu simpatik pada orang-orang Latin. Sementara itu, 

Yohanes dari Damaskus, yang menyebut Roh Kudus sebagai "Roh Putra" namun menyangkal 

 
16 Lukas Vischer, ed., Spirit of God, Spirit of Christ: Ecumenical Reflections on the Filioque Controversy, 

Faith and Order Commission Papers 103 (Geneva: World Council of Churches, 1981), 11. 
17 Kata Nous mempunyai arti akal budi, pikiran, pengertian yang mendalam atau pendapat. 



e-ISSN 2723-472X        

p-ISSN 0852-4882 

 

Educatio Christi. 2025 6(1) 120-132  

 

 
 

 
 

128 

 

bahwa Putra adalah "penyebab" atau bahwa Roh Kudus berasal "dari Putra," menyatakan 

bahwa "Roh Putra keluar, tidak dari-Nya, tetapi melalui-Nya dari Bapa." Frasa "melalui Putra" 

dimasukkan ke dalam Pengakuan Iman Niceno-Konstantinopel yang diserahkan pada tahun 

784 oleh Tarasius, patriark Konstantinopel, kepada para patriark di timur. Pengakuan ini, 

dengan tambahan tersebut, disetujui tanpa penolakan dalam Konsili Nicea Kedua pada tahun 

787. Tradisi yang agak berbeda berkembang di wilayah barat. Tertulianus mempertahankan 

monarki Bapa dengan menyatakan bahwa "Roh tidak berasal dari sumber lain selain dari Bapa 

melalui Anak." Hilary dari Poitiers mengatakan bahwa Roh Kudus mengungkapkan kesatuan 

Tritunggal karena "menerima dari kedua" Bapa dan Anak. Marius Victorinus menyatakan 

bahwa Bapa secara fundamental adalah sumber dari Roh Kudus dan bahwa "Roh menerima 

dari Kristus, Kristus menerima dari Bapa, sehingga Roh juga menerima dari Bapa" pernyataan 

ini menandakan adanya mediasi atau pengaruh tertentu dari Putra. Ambrosius berpendapat 

bahwa Roh Kudus tidak terpisah dari Bapa dan Putra "ketika keluar dari Bapa dan Putra".18 

Dalam hubungan antara Bapa, Anak, dan Roh Kudus James White mengatakan bahwa “Bapa, 

mengasihi umat-Nya dan mengutus Sang Anak. Sang Anak, mengasihi kita dan memberikan 

diri-Nya menggantikan kita. Roh, masuk ke dalam hidup kita dan mengubah kita menjadi 

serupa dengan gambar Kristus. Inilah penyataan Tritunggal, di dalam karya Kristus dan Roh.”19 

Dengan latar belakang tradisional ini, Agustinus mengembangkan doktrin yang lebih 

jelas dan eksplisit tentang prosesi imanen Roh Kudus. Yang ia katakan, "Sang Putra dilahirkan 

dari Bapa, dan Roh Kudus keluar dari Bapa pada dasarnya dan (oleh Bapa dan (dengan karunia 

Bapa dan tanpa selang waktu) secara umum dari keduanya." Dia tambahkan bahwa Anak 

berasal dari Bapa sehingga Roh Kudus juga berasal dari-Nya. Doktrin Augustinus yang 

diungkapkan dengan sangat hati-hati ini kemudian disederhanakan dalam Kredo Athanasius 

(Quicunque Vult), dikenal di Barat dan dihormati sebagai memiliki otoritas yang seharusnya 

dimiliki oleh pengarangnya, Athanasius. Kredo ini menyatakan bahwa "Roh Kudus berasal 

dari Bapa dan Anak, tidak dibuat, diciptakan, atau diperanakkan, tetapi mengalir keluar." 

Pengakuan iman ini, bersama dengan teologi Augustinus, memengaruhi Konsili Toledo Ketiga 

(589) untuk mengajarkan, dengan lebih hati-hati dibandingkan Agustinus, bahwa Roh Kudus 

berasal dari Bapa dan Anak (ex Patre Filio procedere) dan mengutuk "mereka yang tidak 

percaya bahwa Roh Kudus berasal dari Bapa dan Anak".20 

Roh Kudus adalah Allah, yang diidentifikasikan dengan setiap kesempurnaan esensi 

Allah yang sederhana. Dia tidak dapat dibedakan dari pribadi-pribadi lain dengan sesuatu yang 

absolut atau positif (jika tidak, Dia akan memiliki sesuatu yang tidak mereka miliki, atau tidak 

memiliki sesuatu yang mereka miliki, dan akan ada keterbatasan dalam diri Allah). Dia 

dibedakan dari Allah Bapa hanya oleh hubungan timbal balik "Spiratio," atau Prosesi. Ia juga 

berasal dari Anak. Jika tidak demikian, maka tidak akan ada relasi di antara keduanya, dan 

sekali lagi Ia akan disamakan dengan Allah Anak. Satu-satunya cara agar ada tiga Pribadi yang 

benar-benar berbeda di dalam Tritunggal Mahakudus adalah dengan adanya relasi yang nyata 

di antara mereka. Kebapaan antara yang pertama dan yang kedua, Prosesi antara yang pertama 

 
18 Everret Ferguson, Encyclopedia of Early Christianity, 2nd ed. (New York: Routledge, 1999), 427. 
19 James White, The Forgotten Trinity (Minneapolis: Bethany House Publisher, 1998), 153. 
20 Everett Ferguson, Encyclopedia of Early Christianity, 2nd ed, 427-428. 



e-ISSN 2723-472X        

p-ISSN 0852-4882 

 

Educatio Christi. 2025 6(1) 120-132  

 

 
 

 
 

129 

 

dan yang ketiga, dan Prosesi juga antara yang kedua dan yang ketiga. Jadi, dari sudut pandang 

teologi skolastik,21 tesis dari para penganut mazhab Latin (pihak Barat, Gereja Barat) tidak 

dapat dijawab: "Roh Kudus keluar dari Bapa dan Anak; jika Ia tidak keluar dari Anak, Ia tidak 

akan berbeda dari-Nya. Oleh karena itu, kesalahan orang-orang Yunani dalam hal ini secara 

fundamental menjungkirbalikkan kebenaran Trinitas."22 

Kaum Ortodoks (pihak Timur atau Gereja Timur) memiliki pandangan yang berbeda 

terhadap semua ini. Mereka tidak terlalu mempertimbangkan masalah metafisika,23  

pertanyaan-pertanyaan tentang kesederhanaan dan perbedaan dalam Tritunggal Mahakudus, 

hal-hal tersebut tidak begitu penting bagi mereka. Mereka meyakini dengan kuat bahwa Allah 

Bapa, dan hanya Bapa, sebagai sumber dari segala sesuatu. Bagi mereka, Ia adalah penyebab 

dari segala sesuatu, sekaligus penyebab dari Anak dan Roh Kudus, hal ini sering kali dianggap 

salah oleh para teolog Latin. Menurut pandangan mereka, semua pribadi dalam Tritunggal 

memperoleh kodrat Ilahi dari satu prinsip atau sebab yang sama sejak kekekalan, meskipun 

makhluk-makhluk memperoleh kodrat mereka dalam waktu. Anak diperoleh kodrat Ilahi-Nya 

secara generasi dari Bapa, sementara Roh Kudus diperolehnya melalui prosesi dari Bapa yang 

sama, namun tetap hanya dari Bapa. Sifat yang tak dapat dikomunikasikan dari Bapa adalah 

bahwa Ia adalah sumbernya, dan itu yang membedakannya dari yang lain. Anak diperlahirkan, 

sementara Roh Kudus melanjutkan. Setiap sifat ini tidak dapat dimiliki oleh Pribadi lain tanpa 

merusak kebenaran dari perbedaan mereka. Oleh karena itu, Anak tidak dapat memiliki sifat 

sebagai sumber (Roh Kudus) dari Bapa, begitu pula sebaliknya. Dengan demikian, teolog 

Ortodoks menegaskan suatu pendapat berlawanan dengan kaum skolastik: "Allah Bapa 

sendirilah yang menjadi sumber keilahian, karena jika tidak demikian, maka Allah tidak akan 

menjadi satu. Kesalahan mendasar kaum Latin dalam hal ini secara fundamental menyimpang 

dari kebenaran tentang keesaan Ilahi."24 

Robert Letham menjelaskan bahwa Pengakuan Iman Nicea Konstantinopel menyatakan 

bahwa Roh Kudus "keluar dari Bapa." Tidak ada penyebutan tentang Roh keluar dari Anak. 

Namun, di Spanyol, karena ancaman Arianisme, tambahan dalam liturgi lokal perlahan-lahan 

muncul, yaitu "dari Bapa dan Anak". Penambahan "filioque" ini kemudian menyebar dan 

diadopsi oleh konsili-konsili lokal, terutama Konsili Toledo (589), yang dengan jelas mengakui 

bahwa Roh Kudus berasal dari Bapa dan Anak. Meskipun keputusan ini kemudian diterima 

oleh gereja Perancis pada akhir abad ke-8, namun tidak dimasukkan ke dalam kredo hingga 

tahun 1014 oleh Roma di bawah Paus Benediktus VIII. Konsili Lateran Keempat pada tahun 

1215 menyebutkan hal tersebut, sementara Konsili Lyons pada tahun 1274 menyatakannya 

sebagai dogma. Robert Letham juga menjelaskan bahwa gereja Timur menolak perkembangan 

ini atas dasar eklesiastis. Bagi gereja Timur, perubahan semacam itu harus melalui konsili 

ekumenis yang setara dengan Nicea, Konstantinopel, dan Khalkedon. Letham mengutip 

Stylianopoulus yang mempertanyakan “Dapatkah sebuah klausa yang berasal dari satu tradisi 

 
21 Skolastik berasal dari kata school dalam bahasa Inggris berarti sekolah, dan kata yang lain schuler berarti 

ajaran atau sekolahan. Istilah skolastik mempunyai arti filsafat yang dipengaruhi oleh agama dalam gereja Kristen. 
22 Adrian Fostescue, The Orthodox Eastern Church (London: Chatolic Church Society, 1908), 377. 
23 Metafisika adalah ilmu yang mempelajari tentang hakikat keberadaan atau realitas objek. 
24 Adrian Fortescue, 377-378. 



e-ISSN 2723-472X        

p-ISSN 0852-4882 

 

Educatio Christi. 2025 6(1) 120-132  

 

 
 

 
 

130 

 

teologis begitu saja disisipkan dalam sebuah kredo yang berasal dari sebuah tradisi teologis 

yang lain tanpa konsili?” Gereja Timur juga berkeberatan atas dasar teologis.25 

Menurut Yohanes Calvin, Roh Kudus yang dijanjikan tidak mempunyai tugas untuk 

mengajarkan doktrin-doktrin yang baru yang menjauhkan gereja dari Injil, melainkan 

mempunyai tugas memusatkan perhatian pada Injil. Calvin menulis, “The Spirit, promised to 

us, has not the task of inventing new and unheard-of revelations, or of forging a new kind of 

doctirne, to lead us away from the received doctrine of the gospel, but sealing our minds with 

that very doctrine which is commended by the gospel.”26 

 

Relevansi Ajaran Filioque Bagi Gereja Masa Kini 

Ajaran filioque bagi gereja saat ini penting karena mempengaruhi kehidupan jemaat. Meskipun 

ratusan tahun kontroversi ini telah berlalu, pengaruhnya masih terbawa dan terasa dalam 

hubungan antara Gereja Timur dan Gereja Barat serta pemahaman jemaat kepada ajaran 

Tritunggal dalam tradisi gereja masing-masing. Relevansi filioque bagi gereja saat ini antara 

lain: 

Mempengaruhi Pemahaman Ajaran Tritunggal dalam Kehidupan Jemaat 

Filioque berpengaruh pada bagaimana jemaat memahami hubungan antara tiga pribadi dalam 

Allah Tritunggal. Bukan hanya secara teori tetapi berdampak pada kehidupan doa, ibadah, 

litirgi, dan hubungan pribadi jemaat dengan Allah. Pemahaman yang tepat tentang asal-usul 

Roh Kudus perlu diajarkan dalam gereja sehingga jemaat terhindar dari ketidaktahuan dan 

kebingungan teologis terhadap perbedaan dan persamaan pandangan antara Gereja Timur dan 

Gereja Barat. 

Menjadi Isu Ekumenis yang Meningkatkan Dialog Antar Gereja 

Kontroversi Filioque berperan besar dalam pemisahan antara Gereja Timur dan Gereja Barat. 

Dialog ekumenis antara Gereja Timur dan Gereja Barat terus dilakukan untuk membangun 

pemahaman bersama dan mengurangi ketegangan antar kedua belah pihak. Dengan 

keterbukaan pendapat, gereja-gereja dapat mencapai persatuan dalam keragaman keyakinan 

tanpa harus mengorbankan kebenaran teologis masing-masing. 

Menyatukan Umat Pada Pengakuan Iman yang Sama 

Meskipun terdapat perbedaan teologis tentang filioque, jemaat juga diingatkan untuk 

memahami bahwa Gereja Timur dan Gereja Barat sepakat tentang kebenaran dasar dalam 

pengakuan iman Kristen: yaitu bahwa Bapa, Anak, dan Roh Kudus adalah satu Allah yang 

tidak terpisahkan dalam keilahian-Nya. Dengan menekankan persamaan ini, jemaat dapat 

mengurangi ketegangan dari perbedaan teologis dan merayakan kesatuan dalam iman Kristus, 

sambil tetap menghargai perbedaan teologis yang ada. Hal ini juga membuka peluang bagi 

gereja untuk melakukan dialog dengan tujuan membangun pemahaman bersama, bukan 

terfokus pada perpecahan. 

 

 

 
25 Robert Letham, Allah Trinitas (Surabaya: Momentum, 2020), 232. 
26 John Calvin, Institutes of the Christian Religion, ed. John Thomas McNeill, The Library of Christian 

Classics (Louisville: Westminster John Knox Press, 20), 94. 



e-ISSN 2723-472X        

p-ISSN 0852-4882 

 

Educatio Christi. 2025 6(1) 120-132  

 

 
 

 
 

131 

 

KESIMPULAN 

Ajaran gereja Barat tentang keluarnya Roh Kudus diadopsi oleh gereja-gereja Reformasi 

sampai saat ini diakui dan diajarkan kepada jemaat. Ajaran tentang keluarnya Roh Kudus dari 

Sang Bapa dan Sang Anak dalam kredo Nicea Konstantinopel menunjukkan bahwa Roh Kudus 

sehakikat dengan Bapa dan Anak. Sedangkan Gereja Timur menekankan bahwa Roh Kudus 

hanya berasal dari Bapa saja. Keduanya sepakat bahwa Roh Kudus adalah bagian dari 

Tritunggal yang mempunyai keilahian yang sama dengan Bapa dan Anak. Ajaran tentang 

filioque perlu diketahui dan dipahami oleh jemaat agar tidak terjebak dalam ketidaktahuan dan 

kebingungan teologis. Meskipun perbedaan teologis terhadap ajaran filioque tetap ada penting 

bagi Gereja Timur dan Gereja Barat untuk mengedepankan persatuan dalam iman Kristus, 

menghargai keberagaman pandangan, dan bersama-sama merenungkan misteri Trinitas dalam 

pengajaran mereka. 

  



e-ISSN 2723-472X        

p-ISSN 0852-4882 

 

Educatio Christi. 2025 6(1) 120-132  

 

 
 

 
 

132 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Akin, Jimmy. The Fathers Know Best. Gillespie Way: Chatolic Answer, 2020. 

Bauer, Susan Wise. Sejarah Dunia Abad Pertengahan Dari Pertobatan Konstantinus sampai 

Perang Salib Pertama. Jakarta: PT Elex Media Komputindo, 2016. 

Berkhof, Louis. Teologi Sistematika Doktrin Allah. Surabaya: Momentum, 2021. 

———. The History of Christian Doctrines. Grand Rapids: Solid Christian Books, 1949. 

Calvin, Jean. Institutes of the Christian Religion. Disunting oleh John Thomas McNeill. The 

Library of Christian Classics. Louisville, Ky. London: Westminster John Knox Press, 

20. 

Dister, Nico Syukur. Teologi Sistematika 1. Sleman: Kanisius, 2004. 

Ferguson, Everret. Encyclopedia of Early Christianity. 2nd ed. New York: Routledge, 1999. 

Fostescue, Adrian. The Orthodox Eastern Church. London: Chatolic Church Society, 1908. 

Guretzki, David. Karl Barth on the Filioque. Routledge, 2016. 

Küng, Hans, dan Jürgen Moltmann. Conflicts About the Holy Spirit. New York: The Seabury 

Press, 1979. 

Letham, Robert. Allah Trinitas. Surabaya: Momentum, 2020. 

McGrath, Alister E. Historical Theology an Introduction to the History of Christian Thought. 

2nd ed. Chicister: Wiley-Blackwell, 2013. 

Moleong, Lexy J. Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 2001. 

Vischer, Lukas, ed. Spirit of God, Spirit of Christ: Ecumenical Reflections on the Filioque 

Controversy. Faith and Order Commission Papers 103. Geneva: World Council of 

Churches, 1981. 

Were, Timothy. The Orthodox Church. London: Penguin Books, 1997. 

White, James. The Forgotten Trinity. Minneapolis: Bethany House Publisher, 1998. 

 


