e-1SSN 2723-472X
Educatio Christi. 2025 6(1) 120-132 p-ISSN 0852-4882

Kontroversi Filioque: Ajaran Gereja Tentang Keluarnya Roh Kudus
dalam Kredo Nicea-Konstantinopel

Ferol Andri Rorong
Program Studi Magister, Fakultas Teologi UKIT

Email: ferolrorong31@gmail.com
Diterima tanggal: 27 Desember 2024, Disetujui Tanggal: 28 Januari 2025

ABTRACT

This essay discusses the church's teaching on the exit of the Holy Spirit in the confession of faith of
Nicea Constantinople which uses the Filioque clause. The church, which was originally one, split into
the Western church known as the Roman Catholic Church and the Eastern Church known as the Eastern
Orthodox Church. The confession of faith that was universally recognized was the Nicene Creed agreed
upon at the Council of Nicea in 325. The Filioque Clause was added to the Nicene Creed of
Constantinople in 381 by the Western Church. The Eastern Church disagreed and strongly opposed the
attitude of the Western Church which added the Filiogue clause in the Nicene Creed of Constantinople
unilaterally. This research was conducted through a qualitative method accompanied by a literature
study on theological literature to find important ideas related to the church's teaching on the exit of the
Holy Spirit. The results of this study show that the Holy Spirit is God but the Holy Spirit is not the
Father and the Son. Thus, the Holy Spirit is a distinct person from the Father and the Son. However,
all three have one essence as God.

Keywords: Holy Spirit; Filioque; Church, Confession of faith

ABSTRAK

Penelitian ini membahas mengenai ajaran gereja tentang keluarnya Roh Kudus dalam Kredo
(pengakuan iman) Nicea Konstantinopel yang menggunakan klausa Filioque. Gereja pada awalnya
adalah satu, terpecah menjadi Gereja Barat yang dikenal sebagai Gereja Katolik Roma dan Gereja
Timur dikenal sebagai Gereja Ortodoks Timur. Pengakuan iman yang diakui secara universal adalah
pengakuan iman Nicea yang disepakati pada konsili Nicea tahun 325. Klausa Filioque disisipkan dalam
pengakuan iman Nicea Konstantinopel di tahun 381 yang ditambahkan oleh pihak Gereja Barat. Gereja
Timur tidak setuju dan sangat menentang sikap Gereja Barat yang menambahkan klausa Filioque dalam
pengakuan iman Nicea Konstantinopel secara sepihak. Penelitian ini dilakukan melalui metode
kualitatif disertai dengan studi kepustakaan pada literatur-literatur teologi untuk menemukan gagasan-
gagasan penting yang berhubungan dengan ajaran gereja mengenai keluarnya Roh Kudus. Hasil dari
penelitian ini memperlihatkan bahwa Roh Kudus adalah Allah tetapi Roh Kudus bukanlah Bapa dan
Anak. Jadi, Roh Kudus adalah pribadi yang berbeda dari Bapa dan Anak. Akan tetapi ketiganya
mempunyai satu hakikat sebagai Allah.

Kata Kunci: Filiogue; Gereja; Roh Kudus; Pengakuan iman

120


mailto:ferolrorong31@gmail.com

e-1SSN 2723-472X
Educatio Christi. 2025 6(1) 120-132 p-ISSN 0852-4882

PENDAHULUAN
Filioque adalah konsep yang digambarkan dari teologi Trinitas yang berbicara

mengenai ajaran tentang keluarnya Roh Kudus. Kata ini muncul dalam Pengakuan Iman Nicea-
Konstantinopel yang ditetapkan dalam konsili Nicea Konstantinopel pada tahun 381 M.
Filioque adalah kata yang paling berpengaruh dalam sejarah kekristenan. Hanya dengan satu
kata saja mengakibatkan skisma (perpecahan) antara gereja Timur dan gereja Barat yang
nantinya terjadi pada tahun 1054 M. Kejadian tersebut dipertegas dengan peristiwa jatuhnya
Kekaisaran Byzantium pada tahun 1453 M oleh invasi dari Sultan Mehmet Il. Hal ini
dilatarbelakangi karena tindakan sepihak dari gereja Barat yang menambahkan kata ‘filioque’
dalam kredo Nicea-Konstantinopel 381 M. Gereja Timur tidak menyetujui hal ini dan menolak
penggunaan kata filioque dalam Pengakuan Iman Nicea-Konstantinopel.

Kekristenan berkembang pada saat Konstantinus Agung mengeluarkan Edik Milan
pada tahun 313 M, yakni peraturan tentang kebebasan masyarakat Romawi memeluk
kepercayaannya masing-masing termasuk agama Kristen. Konstantinus Agung meneguhkan
kesatuan ajaran Kristiani.! Setelah Theodisius | naik takhta tahun 379 melalui Edik Tesalonika
pada tanggal 27 Februari 380, ia menjadikan agama Kristen sebagai agama negara kekaisaran
Romawi, sehingga mewajibkan seluruh penduduk kekaisaran Romawi memeluk agama Kristen
pada saat itu.? Gereja Timur (Gereja Ortodoks Timur) dan gereja Barat (Gereja Katolik Roma)
dikenal juga sebagai gereja Yunani dan gereja Latin. Gereja Timur dan gereja Barat muncul
akibat pembagian etnis dan linguistik dalam Kekaisaran Romawi. Gereja Barat berpusat di
Roma bersama dengan gereja-gereja yang ada setelah terjadinya reformasi gereja. Gereja
Timur pada awalnya berpusat di Konstantinopel, tetapi di masa kini terdiri dari sejumlah
Yurisdiksi (lingkup kekuasaan) yang memiliki bentuk kepemimpinan tersendiri dan berada di
Rusia, Mediterania Timur, dan Eropa Tenggara.

Pada abad keempat gereja menghadapi serangan-serangan dari kaum Arianisme
terhadap doktrin atau ajaran dalam gereja. Terutama doktrin tentang Trinitas yang
bersangkutan dengan ajaran tentang Roh Kudus. Dalam menghadapi serangan dari pihak-pihak
tersebut disusunlah suatu pengakuan iman sebagai senjata gereja untuk mempertahankan
dirinya sendiri dari serangan ajaran yang dianggap sesat. Penyusunan pengakuan iman
dilakukan dalam suatu konsili, dalam bahasa latin concilium yang memiliki arti rapat atau
persidangan. Keputusan yang ditetapkan dalam konsili dianggap sah dan mengikat bagi seluruh
anggota gereja untuk melaksanakan hasil keputusan yang telah disepakati bersama. Konsili
oikumenis pertama diselenggarakan di Nicea tahun 325 M dilanjutkan dengan konsili
oikumenis kedua di Konstantinopel dikenal dengan konsili Nicea-Konstantinopel pada tahun
381 M. Pembahasan mengenai keilahian Roh Kudus dalam pengakuan Iman Nicea 325 M tidak
terlalu banyak dibahas, barulah dalam pengakuan iman Nicea Konstantinopel 381 M topik ini
dibahas. Hasil dari konsili Konstantinopel merevisi kembali Pengakuan Iman yang telah
ditetapkan di konsili oikumenis sebelumnya di Nicea, sehingga menjadi Pengakuan Iman
Nicea-Konstantinopel. Itulah sebabnya pengakuan iman Nicea 325 M dan pengakuan Nicea
Konstantinopel 381 M berkaitan erat satu sama lain. Konsili Konstantinopel menghasilkan

! Susan Wise Bauer, Sejarah Dunia Abad Pertengahan Dari Pertobatan Konstantinus sampai Perang Salib
Pertama (Jakarta: PT Elex Media Komputindo, 2016), 8-10.
2 Bauer, 68.

121



e-1SSN 2723-472X
Educatio Christi. 2025 6(1) 120-132 p-ISSN 0852-4882

keputusan bahwa Anak homoousius (sehakikat) dengan Bapa dan juga mengakui bahwa Roh
Kudus sehakikat dengan Bapa. Roh Kudus mempunyai keilahian yang sama dengan Bapa dan
Anak. Akan tetapi, gereja Timur tidak menerima kata filioque yang ditambahkan oleh gereja
Barat yang dituliskan dalam Kredo Nicea-Konstantinopel.

Terdapat persamaan teologis antara gereja Timur dan gereja Barat yaitu bahwa
keduanya sama-sama menyetujui bahwa Roh Kudus keluar dari Bapa. Gereja Timur dan gereja
Barat sama-sama mengakui bahwa Allah Bapa, Anak, dan Roh Kudus mempunyai keilahian
yang sama, tetapi berbeda oknum atau pribadi. Perbedaan yang muncul, terutama terkait
dengan kontroversi filioque, berakar pada pemahaman yang lebih mendalam tentang hubungan
antar pribadi dalam Tritunggal. Gereja Timur cenderung merenungkan monarki Bapa, berfokus
pada subordinasi Putra dan Roh Kudus, memandang Bapa sebagai sumber utama dalam
Trinitas. Sebaliknya, Gereja Barat dengan pemahaman yang lebih ketat terhadap
kesederhanaan ilahi, menegaskan bahwa Roh Kudus tidak hanya berasal dari Bapa tetapi juga
dari Putra, mengedepankan kesatuan yang lebih menyeluruh di antara ketiga pribadi ilahi.
Seiring waktu, dalam Gereja Barat ajaran tentang amal dan jasa semakin dominan, dan praktek
penebusan serta organisasi gereja menekankan pentingnya perbuatan baik sebagai wujud iman.
Sementara itu, Gereja Timur cenderung mengutamakan perenungan mendalam tentang Allah
dan kebenaran-Nya.

Penelitian ini memberikan wawasan baru tentang bagaimana hubungan antara gereja
Timur dan gereja Barat terhadap ajaran Tritunggal. Dikarenakan perbedaan teologis antara
Gereja Timur dan Gereja Barat seringkali menimbulkan kebingungan bagi jemaat untuk
memahami “ajaran mana yang benar?”. Perbedaan pemahaman tentang ajaran Tritunggal,
terutama terkait dengan kontroversi filioque, tidak hanya mencerminkan ketegangan historis,
tetapi juga memiliki dampak yang besar terhadap kehidupan iman dan ajaran gereja masa kini.
Oleh Kkarena itu, diperlukan pemahaman yang lebih mendalam tentang persamaan dan
perbedaan ini dengan harapan bahwa jemaat dapat hidup rukun dalam kesatuan iman meskipun
terdapat perbedaan tradisi teologis. Penelitian dalam beberapa tahun terakhir tampak lebih
banyak mengkaji dalam konteks sejarah gereja, beberapa penelitian menekankan pada
pemahaman teologi sistematik dalam tradisi gereja tertentu, tetapi sedikit yang menaruh
perhatian pada kajian ini bila dihubungkan dengan bagaimana perbedaan ajaran filioque
membentuk identitas masing-masing gereja dalam dunia Kristen. Terutama kajian dari sudut
pandang gereja Reformasi yang mengadopsi ajaran filioque dari Gereja Barat. Penelitian ini
akan menggunakan pendekatan studi sejarah gereja dan teologi sistematik, sehingga dapat
memberikan pemahaman bagi jemaat terhadap ajaran Tritunggal dalam pengakuan iman
Nicea-Konstantinopel dengan memperhatikan konteks sejarah gereja. Pemahaman yang lebih
mendalam tentang tentang topik ini dapat menjadi jalan bagi jemaat untuk lebih memahami
tentang ajaran Tritunggal dalam gereja, sehingga terhindar dari ketidaktahuan dan kebingungan
teologis terhadap ajaran Tritunggal dalam gereja.

METODE PENELITIAN

Artikel ini disusun menggunakan metode kualitatif. Dalam bukunya yang berjudul
"Metodologi Penelitian Kualitatif”, Lexy J. Moleong membahas definisi beberapa ahli tentang
penelitian kualitatif. Bogdan dan Taylor mendefinisikan metodologi kualitatif sebagai prosedur

122



e-1SSN 2723-472X
Educatio Christi. 2025 6(1) 120-132 p-ISSN 0852-4882

penelitian yang menghasilkan data deskriptif dari perilaku dan kata-kata tertulis atau lisan
individu. Metode ini fokus pada latar belakang dan individu. Kirk dan Miller menjelaskan
penelitian kualitatif adalah jenis penelitian dalam ilmu pengetahuan sosial yang bergantung
pada pengamatan manusia dan interaksi dengan individu dalam bahasa dan istilah mereka.®
Metode kualitatif dilakukan untuk melihat dan memahami fenomena sosial terkait pemahaman
anggota jemaat di tempat penelitian dilakukan. Pendekatan studi sejarah dan teologi sistematik
dilakukan dengan memeriksa literatur-literatur yang berkaitan dengan topik penelitian melalui
buku, artikel, dan jurnal yang menjelaskan tentang teori dan data yang diperlukan.

HASIL PEMBAHASAN
Etimologi Filioque

Gereja Barat menggunakan versi Pengakuan Iman Nicea-Konstantinopel 381 yang
dinyatakan dalam bahasa Latin menggunakan kata qui ex Patre Filioque procedit mempunyai
arti “yang keluar dari Bapa dan Anak” terlebih klausa filioque (filius “son”; -que “and”; and
from the Son) yang mempunyai arti ‘dan dari Anak’.* Ex berarti keluar dan procedit dalam
bahasa Inggris proceeds berarti keluar maju atau pergi keluar. Kedua kata ini diterminologisasi
secara resmi dalam konsili Nicea Konstantantinopel walaupun istilah ini tidak ada dalam
Alkitab. Pemikiran terhadap kedua kata ini muncul karena pengaruh dari konsep gnostisisme
yang mengatakan Logos itu sumber pengetahuan yang mengalirkan keluar ke depan, kepada
mereka yang mau diselamatkan. Logos mempunyai hubungan dengan kata proceeds karena itu
dalam Yohanes 14:16 diterminologisasikan oleh sidang konsili pada waktu itu menggunakan
konsep emanasionisme® pada kata ex dan procedit. Klausa filioque ditambahkan oleh gereja
Barat dalam Kredo Nicea-Konstantinopel. Hal ini memicu kontroversi antara gereja Barat dan
gereja Timur. Gereja Timur menganggap apa yang dilakukan oleh gereja Barat adalah salah
karena tidak berkonsultasi terlebih dahulu dengan gereja Timur. Penambahan klausa filioque
secara resmi ditambahkan dalam kredo Nicea-Konstantinopel dalam konsili Toledo tahun 589
untuk menyatakan bahwa Allah, Anak, dan Roh Kudus mempunyai kedudukan yang sama atau
sehakikat.

Konsultasi yang dimaksud adalah melalui konsili atau sidang bersama untuk
memutuskan apakah klausa filioque dapat dimasukkan dalam pengakuan iman yang universal
itu. Dikarenakan baik gereja Timur maupun gereja Barat keduanya sama-sama menggunakan
Pengakuan Iman Nicea tahun 325 M yang sebelumnya telah ditetapkan untuk melawan ajaran
Arianisme. Pengakuan iman tersebut telah diakui secara universal sebagai satu-satunya
pengakuan iman yang oikumenis. Dalam proses panjang perkembangan teologi yang sama
sekali bukan hasil dari niat yang disengaja, gereja Barat menambahkan kata filioque pada kredo

3 Lexy J Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif (Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 2001), 3.

4 Jimmy Akin, The Fathers Know Best (Gillespie Way: Chatolic Answer, 2020), 113.

5 Emanasionisme dari kata latin emanatio yang berari “memancar” atau “mengeluarkan” adalah pandangan
filosofis yang menggambarkan realitas sebagai hasil dari suatu proses emanasi atau "pemancaran™ dari sumber
utama yang bersifat ilahi atau transenden. Segala sesuatu yang ada berasal dari suatu sumber tertinggi yang
memancarkan atau menghasilkan semua tingkat realitas secara bertahap.

123



e-1SSN 2723-472X
Educatio Christi. 2025 6(1) 120-132 p-ISSN 0852-4882

Nicea Konstantinopel dalam pernyataan tentang Roh Kudus yang keluar dari Bapa dan Anak
sehingga berbunyi qui ex patre filioque procedit “yang keluar dari Bapa dan Anak”.

Perbedaan Pandangan Gereja Timur dan Gereja Barat tentang Filiogue

Timothy Ware sebagai uskup Kallistos dari Diaklea, beliau mengatakan bahwa
perpecahan antara gereja Timur dan Barat dikondisikan oleh faktor-faktor budaya, politik, dan
ekonomi, tetapi penyebab dasarnya adalah persoalan teologis. Masalah doktrinlah yang
membuat timur dan barat berselisih khususnya dua hal: klaim Kepausan dan filioque.’
Selanjutnya dijelaskan bahwa jauh sebelum terjadi perpecahan atau skisma antara gereja Timur
dan gereja Barat yang terjadi pada 1054 M, kedua belah pihak telah menjadi asing satu sama
lain. Kesatuan politik Timur Yunani dan Barat Latin dihancurkan oleh invasi barbar pada abad
ke-5, dan tidak dapat dipulihkan secara permanen. Sekitar akhir abad ke-6 dan abad ke-7, Islam
menginvasi Timur sehingga membuat hubungan perekonomian antara Timur dan Barat
semakin sulit. Hubungan antara kekristenan Timur dan Barat juga menjadi lebih sulit karena
kurangnya pemakaian bahasa yang sama. Paus memandang infalibilitas sebagai hak
prerogatifnya sendiri, orang-orang Yunani berpendapat bahwa dalam masalah iman keputusan
akhir tidak berada di tangan Paus saja, tetapi dengan dewan yang mewakili semua uskup
Gereja.®

Titik penting yang sebenarnya untuk kontroversi filioque yang muncul bukanlah
Konsili Toledo, atau perlawanan terhadap keputusan Leo Il yang menentang penyisipan
klausa filioque. Sebaliknya, titik di mana filioque menjadi signifikan sebagai masalah teologis
dan ekumenis adalah pertukaran Photian-Carolingian pada abad kesembilan. Meskipun
beberapa bapa teologi Timur sebelum abad kesembilan telah memperdebatkan kebenaran
dogmatis filioque, Patriark Photiuslah yang sebagian besar bertanggung jawab untuk membawa
klarifikasi dan konsolidasi posisi teologis Timur. Tidak seperti para pendahulunya, yang puas
dengan hanya menegaskan apa yang ditegaskan oleh Kredo Nicea sendiri yaitu, bahwa Roh
berasal dari Bapa, Photius, pada tahun 867, memajukan argumen tersebut pada langkah yang
krusial dengan menegaskan bahwa Roh berasal "dari Bapa saja".°

Alister E. McGrath merangkum akar perbedaan di antara kedua pendekatan gereja
Timur dan gereja Barat sebagai berikut:°

1. Tujuan Gereja Timur (Yunani) adalah untuk menjaga posisi unik Bapa sebagai satu-
satunya sumber keilahian. Dalam hal ini, baik Putra maupun Roh berasal dari-Nya, meskipun
dalam cara yang berbeda tetapi sama sahnya. yang berbeda tetapi dengan cara yang sama
sahnya, keilahian mereka pada gilirannya dijaga. Bagi orang Yunani, pendekatan Latin
tampaknya memperkenalkan dua sumber keilahian yang terpisah ke dalam Ketuhanan, dan
melemahkan perbedaan vital antara Putra dan Roh. Sang Anak dan Roh dipahami memiliki

® Hans Kiing dan Jirgen Moltmann, Conflicts About the Holy Spirit (New York: The Seabury Press, 1979),

" Timothy Were, The Orthodox Church (London: Penguin Books, 1997), 46.

8 Timothy Ware, 49-51.

® David Guretzki, Karl Barth on the Filioque (Routledge, 2016), 7.

10 Alister E McGrath, Historical Theology an Introduction to the History of Christian Thought, 2nd ed.
(Chicister: Wiley-Blackwell, 2013), 62.

124



e-1SSN 2723-472X
Educatio Christi. 2025 6(1) 120-132 p-ISSN 0852-4882

peran yang berbeda, namun saling melengkapi, sedangkan tradisi Barat melihat Roh sebagai
Roh Kristus.

2. Tujuan Gereja Barat (Latin) adalah untuk memastikan bahwa Putra dan Roh cukup
dibedakan satu sama lain, namun ditunjukkan untuk saling terkait satu sama lain. Pendekatan
relasional yang kuat yang diadopsi pada gagasan “pribadi” membuatnya tidak terhindarkan
bahwa Roh akan diperlakukan dengan cara ini. Peka terhadap posisi Yunani, para penulis Latin
yang kemudian menekankan bahwa mereka tidak menganggap pendekatan mereka
mengandaikan dua sumber keilahian dalam Ketuhanan. Konsili Lyons menyatakan bahwa
"Roh Kudus berasal dari Bapa dan Putra, namun dari Bapa dan Putra, bukan dari dua sumber,
melainkan dari satu sumber.” Doktrin ini tetap menjadi sumber perdebatan, dan terus menjadi
masalah perselisihan hingga saat ini.

Roh Kudus Sebagai Pribadi Ketiga Allah Tritunggal

Perselisihan terhadap ajaran tentang Roh Kudus hingga saat ini belum menjadi bahan
pertimbangan yang besar, meskipun ada beberapa pendapat yang berbeda. Arius berpendapat
bahwa Roh Kudus adalah makhluk ciptaan pertama yang diciptakan oleh Anak, sebuah
pendapat yang sangat selaras dengan pendapat Origenes. Athanasius menegaskan bahwa Roh
Kudus memiliki esensi yang sama dengan Bapa, tetapi Pengakuan Iman Nicea hanya memuat
pernyataan yang tidak terbatas, '‘Dan (aku percaya) kepada Roh Kudus'. Bapa-bapa Kapadokia
mengikuti jejak Athanasius dan dengan penuh semangat mempertahankan homoousis Roh
Kudus. Hilary dari Poitiers di Barat berpendapat bahwa Roh Kudus, yang menyelidiki hal-hal
yang dalam dari Allah, tidak mungkin asing bagi esensi ilahi. Pendapat yang berbeda
disuarakan oleh Makedonius, uskup Konstantinopel, yang menyatakan bahwa Roh Kudus
adalah makhluk yang berada di bawah Anak, tetapi pendapatnya secara umum dianggap sesat,
dan para pengikutnya dijuluki Pneumatomachian (dari kata pneuma, roh, dan marchomai, yang
berarti menentang). Ketika pada tahun 381 Masehi, Konsili Konstantinopel mengadakan
pertemuan, konsili ini menyatakan persetujuannya terhadap Pengakuan Iman Nicea dan di
bawah bimbingan Gregorius dari Nazianzus, menerima rumusan berikut ini sehubungan
dengan Roh Kudus: "Dan kami percaya kepada Roh Kudus, Tuhan, Pemberi Hidup, yang
keluar dari Bapa, yang harus dimuliakan bersama Bapa dan Anak, dan yang berbicara melalui
para nabi.”!

Louis Berkhof ketika berbicara mengenai processio'? dari Anak mengatakan bahwa
dalam pernyataan konsili Konstantinopel pada tahun 381 M terbukti tidak memuaskan dalam
dua poin tentang Anak: pertama, kata homoousios tidak digunakan, sehingga konsubstansi Roh
dengan Bapa tidak secara langsung ditegaskan; dan kedua, hubungan Roh Kudus dengan Bapa

11 Louis Berkhof, The History of Christian Doctrines (Grand Rapids: Solid Christian Books, 1949), 108-
109.

12 Kata processio mempunyai arti asal-usul atau munculnya suatu makhluk dari makhluk lainnya. Kata ini
digunakan sebagai istilah dalam teologi untuk menjelaskan bagaimana Anak dan Roh Kudus berasal dari Bapa
secara kekal dalam ke-Allahan. Seperti yang dikatakan dalam Yohanes 15:26: “Jikalau Penghibur yang akan
Kuutus dari Bapa datang, yaitu Roh Kebenaran yang keluar dari Bapa, Ia akan bersaksi tentang Aku.” Gereja
Barat memandang bahwa processio adalah kata yang mengandung arti relasi kekal antara Roh Kudus dengan
Bapa. Gereja Timur memandang bahwa diperanakkannya Anak oleh Bapa sebagai processio adalah suatu
kesalahan.

125



e-1SSN 2723-472X
Educatio Christi. 2025 6(1) 120-132 p-ISSN 0852-4882

dan Anak tidak didefinisikan. Dinyatakan bahwa Roh Kudus keluar dari Bapa, sementara tidak
disangkal bahwa Roh Kudus juga keluar dari Anak. Apabila dikatakan bahwa Roh Kudus
keluar dari Bapa, maka akan tampak seperti penyangkalan akan kesatuan esensial Anak dengan
Bapa, dan apabila mengatakan bahwa Roh Kudus juga berasal dari Anak, akan nampak seperti
menempatkan Roh Kudus pada posisi yang lebih bergantung daripada Anak dan merupakan
pelanggaran terhadap keilahian-Nya.*®

Setelah konsili Nicea, muncul kesadaran bahwa keselamatan manusia hanya dapat
dicapai jika keilahian Kristus sama dengan keilahian Allah, bahwa Kristus bukan hanya
sehakikat dengan Allah tetapi juga memiliki keilahian yang sama dengan Allah. Kesadaran
tentang Roh Kudus juga muncul, dan keduanya memainkan peran penting dalam upaya untuk
menyelamatkan manusia. Selain itu, Roh Kudus harus dianggap sebagai individu yang
memiliki keilahian yang sama dengan Allah dan Kristus. Pada tahun 381 M, Konsili Nicea-
Konstantinopel dilakukan dengan tujuan menjamin keilahian Roh Kudus. Dalam Pengakuan
Iman Nicea-Konstantinopel, jelas bahwa Roh Kudus adalah Tuhan dan memiliki keilahian
yang sama dengan Bapa dan Anak. Roh Kudus keluar dari Sang Bapa dan dari Sang Anak
(filioque, yang ditambahkan oleh gereja Barat dan ditolak oleh gereja Timur), dan Roh
Kudus dimuliakan bersama dengan Bapa dan Anak. Bapa, Anak, dan Roh Kudus adalah
satu ilahi yang harus dibedakan sebagai tiga pribadi yang berbeda. Menurut Louis Berkhof,
Allah disebut sebagai Roh dalam Yohanes 4:24, tetapi nama Roh Kudus secara khusus
mengacu pada pribadi ketiga dalam Allah Tritunggal. Roh Kudus disebut ruach dalam bahasa
Ibrani, dan spiritus dalam bahasa Latin yang mempunyai arti kata "nafas".*

Ajaran Mengenai Filioque

Nico Syukur Dister menjelaskan bahwa selama berabad-abad, selalu ada pertanyaan
tentang bagaimana Roh Kudus "berasal”. Ini bisa menjadi "dari Bapa", seperti yang dinyatakan
dalam kredo Nicea Konstantinopel dan dipegang oleh gereja Timur, atau "dari Bapa dan Putra",
seperti yang diyakini oleh gereja Barat sebagai arti yang tepat dari iman akan Roh Kudus yang
disebutkan dalam kredo tersebut. Gereja Barat menegaskan ajaran filioque selama masa di
mana Barat berhubungan dengan Timur, demikian pula sebaliknya. Konsep "keluarnya Roh
Kudus" dari Bapa saja atau melalui Putra, atau dari Bapa dan Putra, didasarkan pada Kitab Suci
oleh para teolog. Pihak Timur merujuk pada Yohanes 15:26 "Roh Kebenaran yang keluar dari
Bapa" sementara pihak Barat merujuk pada Yohanes 16:14-15 "la (Roh Kebenaran) akan
memberitahumu apa yang diterima-Nya dari-Ku. Segala yang dimiliki oleh Bapa, adalah Aku
miliki,” dan Yohanes 20:22 "la (Yesus) menghembuskan kepada mereka dan berkata:
'Terimalah Roh Kudus'", dan pada Why. 22:1 “Lalu ia (malaikat) menunjukkan kepadaku
sungai air kehidupan, yang jernih bagaikan kristal, dan mengalir keluar dari takhta Allah dan
takhta Anak Domba itu”. Air kehidupan menggambarkan Roh Kudus yang berasal dari takhta
Allah, yaitu Bapa, dan dari takhta Anak Domba, yaitu Putra dalam keterlibatan-Nya demi
keselamatan manusia.*®

13 ouis Berkhof, The History of Christian Doctrines, 109-110.
14 ouis Berkhof, Teologi Sistematika Doktrin Allah (Surabaya: Momentum, 2021), 167.
15 Nico Syukur Dister, Teologi Sistematika 1 (Sleman: Kanisius, 2004), 280-81.

126



e-1SSN 2723-472X
Educatio Christi. 2025 6(1) 120-132 p-ISSN 0852-4882

Dalam Yohanes 15:26 “Jikalau Penghibur yang akan Kuutus dari Bapa datang, yaitu
Roh Kebenaran yang keluar dari Bapa, Ia akan bersaksi tentang Aku.” Dalam bahasa Inggris
“When comes the Helper whom I will send to you from the Father the Spirit of truth who from
the Father goes forth He will bear witness concerning Me.” Kata goes forth dalam bahasa
Yunani menggunakan kata éxmopevetan (ekporeutai) yang mempunyai arti pergi ke luar, pergi
meninggalkan, atau pergi ke depan. Sehingga jelas mempengaruhi pemikiran dalam perumusan
Kredo Nicea Konstantinopel pada waktu itu di mana pihak Timur hanya setuju bahwa Roh
Kudus hanya berasal dari Bapa saja sehingga berbunyi qui ex Patre procedit saja.

Tradisi pengajaran di Timur mengenai Tritunggal Mahakudus sejak awal memiliki
penekanan yang berbeda. Fokus utama sejak zaman Kapadokia pada akhir abad keempat adalah
untuk menegaskan kekhasan tak terkurangi dari masing-masing hypostasis ilahi (dikenal
sebagai "pribadi-pribadi” di Barat) yaitu Bapa, Anak, dan Roh Kudus. Di saat yang bersamaan,
keunikan Bapa sebagai prinsip tunggal (arche), "sumber" (pege), dan "penyebab” (aitia) dari
keilahian juga ditekankan. Oleh karena itu, sementara teolog Yunani mungkin menggunakan
frasa "dari Bapa melalui Anak," mereka tidak dapat menerima formulasi "dari Bapa dan Anak"
yang berasal dari Barat untuk menggambarkan prosesi Roh Kudus. Perbedaan penekanan ini,
bersama dengan ketiadaan metode skolastik yang berkembang di Barat pada Abad
Pertengahan, membuat sulit bagi Gereja Timur untuk memahami pandangan Barat.
Kontroversi pada abad kesembilan antara Timur dan Barat, yang memiliki dimensi politis dan
teologis, menjadi kesempatan untuk mengklarifikasi posisi Timur dalam ajaran Patriarkh
Photius dengan rumusannya yang terkenal, "Roh berasal hanya dari Bapa". Tradisi ini
diteruskan dan dikembangkan lebih lanjut oleh karya Gregorius dari Siprus dan Gregorius
Palamas. Kedua penulis berusaha merespons kontroversi dengan Barat dengan membedakan
antara prosesi Roh dari Bapa dan "manifestasi kekal Roh melalui Anak".®

Pengakuan iman yang asli mencerminkan tradisi timur, menegaskan bahwa Roh Kudus
berasal dari Bapa dengan cara yang berbeda dari Anak, seperti yang tertulis dalam Yohanes
15:26: "Roh Kebenaran, yang keluar dari Bapa." Para bapa gereja Yunani menekankan
kesatuan Bapa sebagai penyebab tunggal (aitia) atau prinsip (arche) dari Anak dan Roh Kudus,
menjamin keilahian dan kesatuan Anak dan Roh Kudus. Roh dikaitkan dengan Anak dalam
konteks ekonomi keselamatan, di mana peran Roh mengikuti peran Anak. Tema ini
dikembangkan lebih lanjut oleh Maximus Confessor dan Yohanes dari Damaskus. Maximus
mengatakan bahwa "sama seperti Roh Kudus pada dasarnya adalah Roh Allah Bapa, demikian
juga Roh Kudus pada dasarnya adalah Roh Anak, karena la secara substansial dan dengan
cara yang tidak dapat dilukiskan berasal dari Bapa melalui Anak yang diperanakkan”. Di
tempat lain, ia menyatakan bahwa "sebagaimana Nous!’ (Bapa) adalah penyebab (aitios) dari
Logos, demikian juga la adalah Roh, tetapi melalui perantaraan Logos". Dalam konteksnya,
ungkapan-ungkapan tersebut terlihat mengacu pada proses imanen, dan Maximus dikritik oleh
beberapa orang Yunani karena terlalu simpatik pada orang-orang Latin. Sementara itu,
Yohanes dari Damaskus, yang menyebut Roh Kudus sebagai "Roh Putra™ namun menyangkal

16 |_ukas Vischer, ed., Spirit of God, Spirit of Christ: Ecumenical Reflections on the Filioque Controversy,
Faith and Order Commission Papers 103 (Geneva: World Council of Churches, 1981), 11.
17 Kata Nous mempunyai arti akal budi, pikiran, pengertian yang mendalam atau pendapat.

127



e-1SSN 2723-472X
Educatio Christi. 2025 6(1) 120-132 p-ISSN 0852-4882

bahwa Putra adalah "penyebab"” atau bahwa Roh Kudus berasal "dari Putra,” menyatakan
bahwa "Roh Putra keluar, tidak dari-Nya, tetapi melalui-Nya dari Bapa.” Frasa "melalui Putra”
dimasukkan ke dalam Pengakuan Iman Niceno-Konstantinopel yang diserahkan pada tahun
784 oleh Tarasius, patriark Konstantinopel, kepada para patriark di timur. Pengakuan ini,
dengan tambahan tersebut, disetujui tanpa penolakan dalam Konsili Nicea Kedua pada tahun
787. Tradisi yang agak berbeda berkembang di wilayah barat. Tertulianus mempertahankan
monarki Bapa dengan menyatakan bahwa "Roh tidak berasal dari sumber lain selain dari Bapa
melalui Anak." Hilary dari Poitiers mengatakan bahwa Roh Kudus mengungkapkan kesatuan
Tritunggal karena "menerima dari kedua™ Bapa dan Anak. Marius Victorinus menyatakan
bahwa Bapa secara fundamental adalah sumber dari Roh Kudus dan bahwa "Roh menerima
dari Kristus, Kristus menerima dari Bapa, sehingga Roh juga menerima dari Bapa™ pernyataan
ini menandakan adanya mediasi atau pengaruh tertentu dari Putra. Ambrosius berpendapat
bahwa Roh Kudus tidak terpisah dari Bapa dan Putra "ketika keluar dari Bapa dan Putra".'8
Dalam hubungan antara Bapa, Anak, dan Roh Kudus James White mengatakan bahwa “Bapa,
mengasihi umat-Nya dan mengutus Sang Anak. Sang Anak, mengasihi kita dan memberikan
diri-Nya menggantikan kita. Roh, masuk ke dalam hidup kita dan mengubah kita menjadi
serupa dengan gambar Kristus. Inilah penyataan Tritunggal, di dalam karya Kristus dan Roh.”®

Dengan latar belakang tradisional ini, Agustinus mengembangkan doktrin yang lebih
jelas dan eksplisit tentang prosesi imanen Roh Kudus. Yang ia katakan, "Sang Putra dilahirkan
dari Bapa, dan Roh Kudus keluar dari Bapa pada dasarnya dan (oleh Bapa dan (dengan karunia
Bapa dan tanpa selang waktu) secara umum dari keduanya." Dia tambahkan bahwa Anak
berasal dari Bapa sehingga Roh Kudus juga berasal dari-Nya. Doktrin Augustinus yang
diungkapkan dengan sangat hati-hati ini kemudian disederhanakan dalam Kredo Athanasius
(Quicungue Vult), dikenal di Barat dan dihormati sebagai memiliki otoritas yang seharusnya
dimiliki oleh pengarangnya, Athanasius. Kredo ini menyatakan bahwa "Roh Kudus berasal
dari Bapa dan Anak, tidak dibuat, diciptakan, atau diperanakkan, tetapi mengalir keluar.”
Pengakuan iman ini, bersama dengan teologi Augustinus, memengaruhi Konsili Toledo Ketiga
(589) untuk mengajarkan, dengan lebih hati-hati dibandingkan Agustinus, bahwa Roh Kudus
berasal dari Bapa dan Anak (ex Patre Filio procedere) dan mengutuk "mereka yang tidak
percaya bahwa Roh Kudus berasal dari Bapa dan Anak".2°

Roh Kudus adalah Allah, yang diidentifikasikan dengan setiap kesempurnaan esensi
Allah yang sederhana. Dia tidak dapat dibedakan dari pribadi-pribadi lain dengan sesuatu yang
absolut atau positif (jika tidak, Dia akan memiliki sesuatu yang tidak mereka miliki, atau tidak
memiliki sesuatu yang mereka miliki, dan akan ada keterbatasan dalam diri Allah). Dia
dibedakan dari Allah Bapa hanya oleh hubungan timbal balik "Spiratio," atau Prosesi. la juga
berasal dari Anak. Jika tidak demikian, maka tidak akan ada relasi di antara keduanya, dan
sekali lagi la akan disamakan dengan Allah Anak. Satu-satunya cara agar ada tiga Pribadi yang
benar-benar berbeda di dalam Tritunggal Mahakudus adalah dengan adanya relasi yang nyata
di antara mereka. Kebapaan antara yang pertama dan yang kedua, Prosesi antara yang pertama

18 Everret Ferguson, Encyclopedia of Early Christianity, 2nd ed. (New York: Routledge, 1999), 427.
19 James White, The Forgotten Trinity (Minneapolis: Bethany House Publisher, 1998), 153.
20 Everett Ferguson, Encyclopedia of Early Christianity, 2nd ed, 427-428.

128



e-1SSN 2723-472X
Educatio Christi. 2025 6(1) 120-132 p-ISSN 0852-4882

dan yang ketiga, dan Prosesi juga antara yang kedua dan yang ketiga. Jadi, dari sudut pandang
teologi skolastik,? tesis dari para penganut mazhab Latin (pihak Barat, Gereja Barat) tidak
dapat dijawab: "Roh Kudus keluar dari Bapa dan Anak; jika la tidak keluar dari Anak, la tidak
akan berbeda dari-Nya. Oleh karena itu, kesalahan orang-orang Yunani dalam hal ini secara
fundamental menjungkirbalikkan kebenaran Trinitas."%?

Kaum Ortodoks (pihak Timur atau Gereja Timur) memiliki pandangan yang berbeda
terhadap semua ini. Mereka tidak terlalu mempertimbangkan masalah metafisika,?
pertanyaan-pertanyaan tentang kesederhanaan dan perbedaan dalam Tritunggal Mahakudus,
hal-hal tersebut tidak begitu penting bagi mereka. Mereka meyakini dengan kuat bahwa Allah
Bapa, dan hanya Bapa, sebagai sumber dari segala sesuatu. Bagi mereka, la adalah penyebab
dari segala sesuatu, sekaligus penyebab dari Anak dan Roh Kudus, hal ini sering kali dianggap
salah oleh para teolog Latin. Menurut pandangan mereka, semua pribadi dalam Tritunggal
memperoleh kodrat Ilahi dari satu prinsip atau sebab yang sama sejak kekekalan, meskipun
makhluk-makhluk memperoleh kodrat mereka dalam waktu. Anak diperoleh kodrat Ilahi-Nya
secara generasi dari Bapa, sementara Roh Kudus diperolehnya melalui prosesi dari Bapa yang
sama, namun tetap hanya dari Bapa. Sifat yang tak dapat dikomunikasikan dari Bapa adalah
bahwa la adalah sumbernya, dan itu yang membedakannya dari yang lain. Anak diperlahirkan,
sementara Roh Kudus melanjutkan. Setiap sifat ini tidak dapat dimiliki oleh Pribadi lain tanpa
merusak kebenaran dari perbedaan mereka. Oleh karena itu, Anak tidak dapat memiliki sifat
sebagai sumber (Roh Kudus) dari Bapa, begitu pula sebaliknya. Dengan demikian, teolog
Ortodoks menegaskan suatu pendapat berlawanan dengan kaum skolastik: "Allah Bapa
sendirilah yang menjadi sumber Kkeilahian, karena jika tidak demikian, maka Allah tidak akan
menjadi satu. Kesalahan mendasar kaum Latin dalam hal ini secara fundamental menyimpang
dari kebenaran tentang keesaan Ilahi."?*

Robert Letham menjelaskan bahwa Pengakuan Iman Nicea Konstantinopel menyatakan
bahwa Roh Kudus "keluar dari Bapa." Tidak ada penyebutan tentang Roh keluar dari Anak.
Namun, di Spanyol, karena ancaman Arianisme, tambahan dalam liturgi lokal perlahan-lahan
muncul, yaitu "dari Bapa dan Anak". Penambahan "filioque" ini kemudian menyebar dan
diadopsi oleh konsili-konsili lokal, terutama Konsili Toledo (589), yang dengan jelas mengakui
bahwa Roh Kudus berasal dari Bapa dan Anak. Meskipun keputusan ini kemudian diterima
oleh gereja Perancis pada akhir abad ke-8, namun tidak dimasukkan ke dalam kredo hingga
tahun 1014 oleh Roma di bawah Paus Benediktus VIII. Konsili Lateran Keempat pada tahun
1215 menyebutkan hal tersebut, sementara Konsili Lyons pada tahun 1274 menyatakannya
sebagai dogma. Robert Letham juga menjelaskan bahwa gereja Timur menolak perkembangan
ini atas dasar eklesiastis. Bagi gereja Timur, perubahan semacam itu harus melalui konsili
ekumenis yang setara dengan Nicea, Konstantinopel, dan Khalkedon. Letham mengutip
Stylianopoulus yang mempertanyakan “Dapatkah sebuah klausa yang berasal dari satu tradisi

21 Skolastik berasal dari kata school dalam bahasa Inggris berarti sekolah, dan kata yang lain schuler berarti
ajaran atau sekolahan. Istilah skolastik mempunyai arti filsafat yang dipengaruhi oleh agama dalam gereja Kristen.
22 Adrian Fostescue, The Orthodox Eastern Church (London: Chatolic Church Society, 1908), 377.

23 Metafisika adalah ilmu yang mempelajari tentang hakikat keberadaan atau realitas objek.
24 Adrian Fortescue, 377-378.

129



e-1SSN 2723-472X
Educatio Christi. 2025 6(1) 120-132 p-ISSN 0852-4882

teologis begitu saja disisipkan dalam sebuah kredo yang berasal dari sebuah tradisi teologis
yang lain tanpa konsili?” Gereja Timur juga berkeberatan atas dasar teologis.?®

Menurut Yohanes Calvin, Roh Kudus yang dijanjikan tidak mempunyai tugas untuk
mengajarkan doktrin-doktrin yang baru yang menjauhkan gereja dari Injil, melainkan
mempunyai tugas memusatkan perhatian pada Injil. Calvin menulis, “The Spirit, promised to
us, has not the task of inventing new and unheard-of revelations, or of forging a new kind of
doctirne, to lead us away from the received doctrine of the gospel, but sealing our minds with
that very doctrine which is commended by the gospel. "2

Relevansi Ajaran Filioque Bagi Gereja Masa Kini

Ajaran filioque bagi gereja saat ini penting karena mempengaruhi kehidupan jemaat. Meskipun
ratusan tahun kontroversi ini telah berlalu, pengaruhnya masih terbawa dan terasa dalam
hubungan antara Gereja Timur dan Gereja Barat serta pemahaman jemaat kepada ajaran
Tritunggal dalam tradisi gereja masing-masing. Relevansi filioque bagi gereja saat ini antara
lain:

Mempengaruhi Pemahaman Ajaran Tritunggal dalam Kehidupan Jemaat

Filiogue berpengaruh pada bagaimana jemaat memahami hubungan antara tiga pribadi dalam
Allah Tritunggal. Bukan hanya secara teori tetapi berdampak pada kehidupan doa, ibadah,
litirgi, dan hubungan pribadi jemaat dengan Allah. Pemahaman yang tepat tentang asal-usul
Roh Kudus perlu diajarkan dalam gereja sehingga jemaat terhindar dari ketidaktahuan dan
kebingungan teologis terhadap perbedaan dan persamaan pandangan antara Gereja Timur dan
Gereja Barat.

Menjadi Isu Ekumenis yang Meningkatkan Dialog Antar Gereja

Kontroversi Filioque berperan besar dalam pemisahan antara Gereja Timur dan Gereja Barat.
Dialog ekumenis antara Gereja Timur dan Gereja Barat terus dilakukan untuk membangun
pemahaman bersama dan mengurangi ketegangan antar kedua belah pihak. Dengan
keterbukaan pendapat, gereja-gereja dapat mencapai persatuan dalam keragaman keyakinan
tanpa harus mengorbankan kebenaran teologis masing-masing.

Menyatukan Umat Pada Pengakuan Iman yang Sama

Meskipun terdapat perbedaan teologis tentang filioque, jemaat juga diingatkan untuk
memahami bahwa Gereja Timur dan Gereja Barat sepakat tentang kebenaran dasar dalam
pengakuan iman Kristen: yaitu bahwa Bapa, Anak, dan Roh Kudus adalah satu Allah yang
tidak terpisahkan dalam keilahian-Nya. Dengan menekankan persamaan ini, jemaat dapat
mengurangi ketegangan dari perbedaan teologis dan merayakan kesatuan dalam iman Kristus,
sambil tetap menghargai perbedaan teologis yang ada. Hal ini juga membuka peluang bagi
gereja untuk melakukan dialog dengan tujuan membangun pemahaman bersama, bukan
terfokus pada perpecahan.

% Robert Letham, Allah Trinitas (Surabaya: Momentum, 2020), 232.
% John Calvin, Institutes of the Christian Religion, ed. John Thomas McNeill, The Library of Christian
Classics (Louisville: Westminster John Knox Press, 20), 94.

130



e-1SSN 2723-472X
Educatio Christi. 2025 6(1) 120-132 p-ISSN 0852-4882

KESIMPULAN

Ajaran gereja Barat tentang keluarnya Roh Kudus diadopsi oleh gereja-gereja Reformasi
sampai saat ini diakui dan diajarkan kepada jemaat. Ajaran tentang keluarnya Roh Kudus dari
Sang Bapa dan Sang Anak dalam kredo Nicea Konstantinopel menunjukkan bahwa Roh Kudus
sehakikat dengan Bapa dan Anak. Sedangkan Gereja Timur menekankan bahwa Roh Kudus
hanya berasal dari Bapa saja. Keduanya sepakat bahwa Roh Kudus adalah bagian dari
Tritunggal yang mempunyai keilahian yang sama dengan Bapa dan Anak. Ajaran tentang
filioque perlu diketahui dan dipahami oleh jemaat agar tidak terjebak dalam ketidaktahuan dan
kebingungan teologis. Meskipun perbedaan teologis terhadap ajaran filioque tetap ada penting
bagi Gereja Timur dan Gereja Barat untuk mengedepankan persatuan dalam iman Kristus,
menghargai keberagaman pandangan, dan bersama-sama merenungkan misteri Trinitas dalam
pengajaran mereka.

131



e-1SSN 2723-472X
Educatio Christi. 2025 6(1) 120-132 p-ISSN 0852-4882

DAFTAR PUSTAKA
Akin, Jimmy. The Fathers Know Best. Gillespie Way: Chatolic Answer, 2020.

Bauer, Susan Wise. Sejarah Dunia Abad Pertengahan Dari Pertobatan Konstantinus sampai
Perang Salib Pertama. Jakarta: PT Elex Media Komputindo, 2016.

Berkhof, Louis. Teologi Sistematika Doktrin Allah. Surabaya: Momentum, 2021.

. The History of Christian Doctrines. Grand Rapids: Solid Christian Books, 1949.

Calvin, Jean. Institutes of the Christian Religion. Disunting oleh John Thomas McNeill. The
Library of Christian Classics. Louisville, Ky. London: Westminster John Knox Press,
20.

Dister, Nico Syukur. Teologi Sistematika 1. Sleman: Kanisius, 2004.

Ferguson, Everret. Encyclopedia of Early Christianity. 2nd ed. New York: Routledge, 1999.

Fostescue, Adrian. The Orthodox Eastern Church. London: Chatolic Church Society, 1908.

Guretzki, David. Karl Barth on the Filioque. Routledge, 2016.

King, Hans, dan Jurgen Moltmann. Conflicts About the Holy Spirit. New York: The Seabury
Press, 1979.

Letham, Robert. Allah Trinitas. Surabaya: Momentum, 2020.

McGrath, Alister E. Historical Theology an Introduction to the History of Christian Thought.
2nd ed. Chicister: Wiley-Blackwell, 2013.

Moleong, Lexy J. Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 2001.

Vischer, Lukas, ed. Spirit of God, Spirit of Christ: Ecumenical Reflections on the Filioque
Controversy. Faith and Order Commission Papers 103. Geneva: World Council of
Churches, 1981.

Were, Timothy. The Orthodox Church. London: Penguin Books, 1997.

White, James. The Forgotten Trinity. Minneapolis: Bethany House Publisher, 1998.

132



